
Ein Fest der Dankbarkeit und der Herausforderung 

Predigt von Diözesanbischof Dr. Bertram Meier  

im Pontifikalgottesdienst zur Feier der Gründung der ukrainischen Seelsorge 

im Bistum Augsburg vor 80 Jahren in der  

Dreifaltigkeitskirche Augsburg-Kriegshaber am 8. Februar 2026 

 

Lesungen: 1 Kor 8,8-9,2, Mt 25,31-46 

 

Hochwürdigster Herr Exarch, lieber Bohdan, 

lieber Herr Pfarrer Sabalo, 

liebe Mitbrüder im priesterlichen und diakonalen Dienst, 

liebe Schwestern und Brüder, 

wir feiern heute diesen festlichen Gottesdienst, weil wir Gott danken wollen für 

80 Jahre ukrainische griechisch-katholische Seelsorge, das heißt: 80 Jahre 

geistliche und liturgische Beheimatung von Christinnen und Christen aus der 

Ukraine - hier in der Dreifaltigkeitskirche, wo 1946, kurz nach dem Ende des 

Zweiten Weltkrieges und noch sehr unter dem Eindruck von Trauer und 

apokalyptischer Zerstörung - auch dieser Kirche durch den Angriff vom 

16. Juli 1944 -, die erste Hl. Messe im Byzantinischen Ritus gefeiert werden 

konnte. 

Seither wuchs die ukrainische Gemeinde stetig, verlegte ihren Hauptsitz nach 

Neu-Ulm in die Kirche Maria Himmelfahrt und die verantwortlichen Pfarrer 

wurden zuständig für zahlreiche Gemeindemitglieder an insgesamt drei 

Gottesdienstorten, zu denen seit Jahren auch Hergatz-Wohmbrechts im Allgäu 

gehört.  

Auf viele Jahrzehnte des stetigen Ausbaus eines seelsorglichen Netzwerkes 

innerhalb unseres Bistums folgte jedoch mit dem gewaltsamen Überfall 

Russlands auf die Ukraine vor vier Jahren und der großen Zahl von 

Geflüchteten, die der unmittelbaren Hilfe bedurften, eine extreme 

Belastungsprobe für alle bereits hier Ansässigen. Seit 2022 bedeutet das 

unberechenbare und grausame Kriegsgeschehen in Ihrer Heimat für alle eine 



2 

 

enorme Herausforderung, auch für die Unterstützungsorganisationen in Kirche 

und Gesellschaft.  

Deshalb ist es mir ein großes Bedürfnis, Dir, lieber Exarch Bohdan, heute 

nochmals ausdrücklich zu danken: Vom ersten Moment an hast Du Dich von 

München aus in ganz Bayern und Deutschland, ja in Europa unermüdlich für 

Deine Landsleute eingesetzt und wirbst auf allen Ebenen unter zunehmend 

schwierigeren gesellschaftlichen Bedingungen für eine gelebte Willkommens-

kultur, christliche Gastfreundschaft und geschwisterliche Liebe. Ein herzliches 

Vergelt’s Gott für all Deinen Einsatz! 

Damit sind wir mittendrin im Evangelium, das wir gerade gehört haben:  

Das „Gleichnis vom Gericht des Menschensohnes über die Völker“ ist nicht 

einfach eine endzeitliche Vision, die wir zur Kenntnis nehmen, um uns dann 

wieder dem irdischen Alltag zuzuwenden. Nein, sie hat unmittelbar mit dem 

Hier und Jetzt zu tun, woran ein bekannter deutscher Liedtext erinnert: „Heute 

wird getan oder auch vertan, worauf es ankommt, wenn er kommt.“  

Das Gericht Christi bricht nicht wie eine unerwartete Katastrophe von 

kosmischem Ausmaß über uns herein, der wir nur passiv und hilflos 

ausgeliefert wären. Im Gegenteil: Seit fast 2000 Jahren ist uns angekündigt, 

was wir nach dem Ende unseres irdischen Lebens zu erwarten haben. Die 

Fragen des Weltenrichters richten sich an alle Menschen ohne Unterschied und 

werden von allen verstanden, ganz gleich welchen Status, welche religiöse 

Überzeugung, welchen Ausbildungsstand sie haben. Wir werden einmal nach 

unser Menschlichkeit gerichtet werden – nicht mehr, aber auch nicht weniger! 

In wenigen Tagen treten wir durch das Tor des Aschermittwochs in die 

vorösterliche Bußzeit ein, jene Zeit der Besinnung und des Verzichts, die uns 

reinigen soll von allem oft so kurzsichtigen und kurzfristigen Denken. Die 

Fragen, die unser Herr Jesus Christus im Evangelium stellt und jedem von uns 

einmal von Angesicht zu Angesicht stellen wird, eignen sich deshalb sehr gut 

als Fastenzeitimpuls für die tägliche, abendliche Gewissenserforschung: 

Herr, wann haben wir dich hungrig gesehen und dir zu essen gegeben oder 

durstig und dir zu trinken gegeben?   



3 

 

Wann haben wir dich fremd gesehen und aufgenommen oder nackt und dir 

Kleidung gegeben? 

Wann haben wir dich krank oder im Gefängnis gesehen und sind zu dir 

gekommen? 

Die kirchliche Tradition hat aus dieser - und zahlreichen anderen Bibelstellen - 

die sieben Werke der Barmherzigkeit zusammengestellt, die da heißen: 

Hungrige speisen, Durstigen zu trinken geben, Fremde beherbergen, Nackte 

bekleiden, Kranke pflegen, Gefangene besuchen und Tote bestatten.  

Nicht jede und jeder von uns ist zu allen Werken gleichzeitig oder in vollem 

Umfang aufgerufen – doch wir wissen, es kommt der Moment, in dem auch 

noch so gute Ausreden nicht mehr verfangen. Sie werden uns vielmehr im Hals 

stecken bleiben, wenn wir dann mit den Augen Gottes auf unser manchmal 

großspuriges und doch letztlich oft kleinmütiges Leben schauen! 

Vor allem: Seit mehr als 200 Jahren, mit der Geburtsstunde des Nationalismus, 

einer modernen Form des Stammesdenkens, legen wir unserem spontanen 

Impuls, Bedürftigen zu helfen, meist ideologische Zügel an und sortieren aus, 

wer unsere Hilfe wirklich „verdient.“ Dieses anerzogene Verhalten ist sehr weit 

verbreitet und steht trotzdem im Gegensatz zu dem, was Jesus Christus von 

uns erwartet: „Was ihr dem Geringsten meiner Schwestern und Brüder getan 

habt, das habt ihr mir getan“ – damit übersteigt unser Herr jede noch so große 

Solidarität durch die unmittelbare Identifikation mit dem Hilfsbedürftigen. Er 

verkleidet sich nicht in den Armen, er ist der oder die arme Person.  

Das ist auch das Anliegen des Paulus in seinem ersten Brief an die Gemeinde 

in Korinth: Der „schwache Bruder“, auf den er die vermeintlich Starken unter 

den jungen Christen hinweist, soll durch deren unvorsichtiges Verhalten nicht 

in die Irre geführt werden. Alle in der Gemeinde sind füreinander verant-

wortlich, so wie Christus für jeden einzelnen gestorben ist (1 Kor 8,11). Merken 

wir, wie weit wir uns von dieser gegenseitigen Verantwortung bereits entfernt 

haben?  



4 

 

Liebe Schwestern und Brüder im Herrn, wenn Ihnen jetzt beim Zuhören das 

Thema allmählich unangenehm wird – und ich kann das gut nachfühlen -, dann 

hat das heutige Evangelium sein Ziel erreicht: Nur wenn wir den „Stachel“ der 

Botschaft Jesu im Herzen spüren, können wir sicher sein, dass wir noch nicht 

abgestumpft und immunisiert sind, dass wir für Gottes leise, aber eindringliche 

Stimme noch erreichbar und empfänglich sind. Das aber ist die unbedingte 

Voraussetzung für die Metánoia, die notwendige Hinkehr zu Ihm, ohne die wir 

nie zu wahren Jüngerinnen und Jüngern Jesu werden können! 


