
Aschermittwoch: nicht Wellness, sondern Provokation 

Predigt von Diözesanbischof Dr. Bertram Meier 

im Pontifikalgottesdienst anlässlich des Aschermittwochs  

der Kunstschaffenden am 18. Februar 2026 im Hohen Dom zu Augsburg 

 

Lesungen: Joel 2,12-18; 2 Kor 5,20-6,2; Mt 6,1-6.16-18 

 

Liebe Mitbrüder im bischöflichen, priesterlichen und diakonalen Dienst, 

liebe Künstlerinnen und Künstler,  

liebe Schwestern und Brüder, 

das ist ein Paukenschlag: Die Lesungen, mit denen die Kirche die österliche 

Bußzeit einläutet, bilden zum landläufigen Selbstverständnis des Menschen ein 

Gegenprogramm, wie man es schärfer nicht formulieren könnte: „Zerreißt eure 

Herzen, nicht eure Kleider und kehrt um zum Herrn, eurem Gott (…), ordnet 

ein heiliges Fasten an, ruft einen Gottesdienst aus“ (Joel 2,13.15). Doch sind 

wir ehrlich: Bereits der Prophet Joel selbst hatte Schwierigkeiten, seine 

Zeitgenossen davon zu überzeugen, dass es für sie gut wäre, seinen Worten 

zu folgen und eine Kehrtwende um 180 Grad einzulegen. Das Gesetz 

menschlicher Gewohnheit scheint mindestens so zwingend zu sein wie das 

physikalische Gesetz der Schwerkraft - vor fast 2.500 Jahren wie heute.  

Allerdings würden wir es uns allzu leicht machen, wenn wir alles beim Alten 

ließen und uns resignativ achselzuckend dem Alltagsgeschäft widmeten. Wir 

würden, so bin ich überzeugt, unser Menschsein damit eklatant verfehlen!  

Sie, liebe Kunstschaffende, gehören seit Jahrtausenden zu jenen Menschen, die 

Seh- und Hörgewohnheiten bewusst unterlaufen, die Mächtige nicht schwei-

gend gewähren lassen, sondern ihnen den Spiegel vorhalten, die dem, was 

Menschsein und In-der-Welt-Sein ausmacht, auf den Grund gehen und dabei 

seismografisch Veränderungen, ja sogar Revolutionen vorwegnehmen. Gegen 

den Strom schwimmen oder scheinbar Selbstverständliches gegen den Strich 

bürsten: für Haltungen der Widerständigkeit, des Agere contra im ignatia-

nischen Sinne steht gute Kunst in all ihren Facetten! Nicht selten müssen dann 



2 
 

mitunter ästhetische Aspekte oder selbst das Geziemende, Schickliche 

zurücktreten, weil die Botschaft aufrütteln und provozieren soll.  

Kunst hat seit Jahrtausenden die Aufgabe, ungeschriebene, eherne Gesetze 

nicht nur abzubilden, sondern auch zu hinterfragen. Sie ist wie ein Stachel im 

Fleisch und will ähnlich der Stimme des Gewissens zum Nachdenken, zur 

Selbst- und Fremdreflexion anregen. Denn es ist unerlässlich, dass wir als 

einzelne, als Familie, als Kirche und Gesellschaft uns regelmäßig Rechenschaft 

geben über die Motivation für unser Tun und Lassen. Und wir dürfen dem 

Schriftsteller und Diplomaten Paul Claudel, dem Bruder der genialen Bild-

hauerin Camille Claudel, dankbar sein, dass er nach dem Zweiten Weltkrieg 

den Aschermittwoch der Künstler in Paris etablierte, von wo aus er sich über 

Europa verbreitete.  

Von Beginn an bedingen sich Kirche und Kunst wechselseitig. Der christliche 

Glaube lebt vom Wort, das in Jesus Christus Menschengestalt angenommen 

hat und damit abbildbar geworden ist: Die ersten Darstellungen in den 

Katakomben und neuerdings auch in einer Nekropole nahe Iznik, dem früheren 

Nizäa, zeigen einen jungen Mann, der mit einem Lamm oder einer Ziege auf 

den Schultern, an Stab und Tasche als Hirte erkennbar, inmitten einer 

blühenden Wiese steht.1 Dieses Motiv verbindet antike Vorstellungen vom 

ewigen Frühling mit der Selbstaussage Jesu: „Ich bin der gute Hirt. Der gute 

Hirt gibt sein Leben hin für die Schafe“ (Joh 10,11).  

Solche Entdeckungen sind kleine Sensationen. Denn welche Künstlerin kann 

davon träumen, dass mehr als 1.700 Jahre nach Vollendung ihres Kunstwerkes 

dieses wieder von menschlicher Hand hervorgeholt und von einem mensch-

lichen Auge betrachtet wird? Wer, wenn nicht ein Künstler, weiß um die 

Vergänglichkeit alles Irdischen, das Illusorische des menschlichen Schaffens, 

das trotz aller Kreativität und Originalität letztlich Mimesis bzw. Imitatio 

bleiben muss? Inwieweit dies auch für die KI-generierte und digitale Kunst2 

                                                           

1 Vgl. Archäologen entdecken seltenes Christus-Fresko im türkischen Iznik | DOMRADIO.DE (aufgerufen 

am 15.02.2025) 
2 Vgl. den Vortrag von Wolfgang Ullrich: Das Strömen der Bilder. Schöpfungstheologische Topoi im 

Kontext von digitalen und KI-generierten Bildern an der katholischen Akademie in Freiburg am 



3 
 

gilt, wird in naher Zukunft zu reflektieren sein; wurzeln doch Technik und 

Kunst sprachgeschichtlich im altgriechischen Begriff der τέχνη. 

Vor Jahren hat der Kunst- und Kulturwissenschaftler Wolfgang Ullrich die 

Künstler als „Kronzeugen der Botschaft des Aschermittwochs3“ bezeichnet, 

und ich möchte dies bekräftigen. Die uralte Aschermittwochsbotschaft ist – im 

Freudschen Sinne - kränkend und schmerzhaft, jedes Jahr aufs Neue: 

„Gedenke, o Mensch, dass Du Staub bist, und zum Staub zurückkehren wirst.“ 

Gleichzeitig vermag sie jedoch äußerst heilsam zu wirken, weil sie uns mit 

unserer unausweichlichen Vergänglichkeit konfrontiert und damit der 

Notwendigkeit des Innehaltens und der Überprüfung unseres Lebensweges. 

Fazit: Der Aschermittwoch ist eine Provokation. 

„Halt an, wo läufst Du hin?“ Dieser Ruf zur Selbstbesinnung schallt durch die 

Jahrhunderte. Weil wir dazu neigen, ihn zu überhören, brauchen wir ihn 

mindestens einmal im Jahr! Denn nur so kann ein Lernprozess in Gang gesetzt 

werden; nur so werden wir aufgefordert, uns Rechenschaft zu geben über 

eigenes und fremdes Tun. Wem alles durchgeht und wer von einer 

applausumtosten Bühne zur nächsten schreitet, der verliert schnell die 

Bodenhaftung: Je höher er steigt, desto begrenzter wird sein Horizont und 

umso gefährlicher wird er für seine Mitmenschen. Beispiele zeigen dies heute 

zur Genüge. Das gleiche gilt für jene, die sich bewusst oder aufgrund 

unglücklicher Umstände in die Isolation zurückziehen. Nicht wenige unter 

ihnen radikalisieren sich unbemerkt vom sozialen Umfeld und ihr Coming-out 

ist schließlich der Tag, an dem sie sich und viele andere Menschen in den Tod 

reißen. 

Nehmen wir in dieser kommenden Fastenzeit wieder ernst, was uns als 

Geschöpfe, die auf soziales Miteinander hin geschaffen wurden und nur im 

sozialen Kontakt seelisch und geistig gesund bleiben können, mit den Worten 

                                                           

16. September 2024 (siehe Mitschnitt unter Wolfgang Ullrich: Das Strömen der Bilder - YouTube, 

aufgerufen am 15. Februar 2025) 
3 Zitiert nach Wolfgang Ullrich: Der Aschermittwoch der Kunst – Überlegungen zu einem kirchlichen Ritual 

am Beispiel des Werkes von Thomas Huber, S. 1-9, hier: S. 2, online abrufbar unter Vortrag „Der 

Aschermittwoch der Kunst“ in Saarbrücken (10. Juni 2015) 



4 
 

des heiligen Paulus angeboten ist: „Wir bitten an Christi statt: Lasst euch mit 

Gott versöhnen!“ (2 Kor 5,20). Zu meiner Schulstadt Landsberg am Lech gehört 

die kleine Schlosskirche Pöring. Sie wurde in Teilen von Dominikus Zimmer-

mann ausgestattet und ist „Unserer Lieben Frau von der Versöhnung“ geweiht. 

Über dem Hauptaltarbild steht daher genau dieser Vers: „Lasst euch mit Gott 

versöhnen!“ Dieses seltene Patrozinium hat, so scheint mir, heute eine große 

Aktualität.  

Denn kaum eine Zeit spricht so viel von Seelenhygiene bzw. Mental Wellness 

wie die unsrige. Seit Jahrzehnten ist daraus ein heiß umkämpfter Markt 

geworden, in dem Maße kommerzialisiert werden, wie traditionelle Formen von 

Versöhnungsritualen an Bedeutung verloren. Da liest man auf einschlägigen 

Werbeseiten zum Beispiel vom Thermenbesuch aus Ausdruck der ‚Selbst-

fürsorge und Achtsamkeit‘ oder einem Raum, in dem Körper, Geist und Seele 

wieder in die ganzheitliche Balance finden. Ich will keinesfalls in Zweifel 

ziehen, dass solche Auszeiten jedem Menschen guttun und gerade nach 

Stress- oder Krankheitsphasen eine regenerierende Wirkung haben. Doch 

braucht es, um sich als Mensch angenommen zu fühlen, sein noch verborgenes 

Potenzial zu entdecken und überhaupt, um reifen zu können, mehr: nämlich 

Ermutigung und Vertrauen, Empathie und mitunter eine bewusste Grenz-

Setzung.  

Sind wir ehrlich: Kein noch so ausgefeiltes Wellness-Angebot und Körper-

peeling vermag uns - zutiefst fehlbaren Wesen - den rechten Umgang mit 

Schuld und Scham zu lehren! Alles, was uns belastet, braucht einen 

geschützten Raum, in dem wir uns der inneren Reinigung, der Läuterung 

unserer Motive und Absichten sowie der rückhaltlosen Reflexion über unser 

Verhalten unterziehen. Jede und jeder unter uns, der darin schon etwas Übung 

entwickelt hat, wird mir zustimmen, wenn ich sage, dass Kunst jeder Art, ein 

kalligrafisches Blatt, ein Musikstück oder das Betrachten eines Bildes, einer 

Skulptur dafür sehr hilfreich sein können. Gerade das neue Ulrichfenster 

unseres Hohen Domes, das im Anschluss an diesen Gottesdienst im Zentrum 

weiterer spiritueller und ikonografischer Überlegungen stehen wird, ist ein 



5 
 

solches Hilfsmittel der besten Art. Wer sich die Zeit nimmt, um die künst-

lerische Symbolik mit dem Leben des heiligen Ulrich in Verbindung zu bringen, 

wer einfach nur das Licht beim Wandern über das Fenster begleitet und das 

unendlich variantenreiche Farbspiel betrachtet - der erfährt etwas von jenem 

Geheimnis der Stille, die nach Innen führt. Stille aushalten gehört heute zwar 

zum Schwersten, das Kindern und auch vielen Erwachsenen abverlangt werden 

kann, doch ohne sie werden wir uns selbst weder kennenlernen noch gar der 

Gegenwart Gottes in der Welt und in unserem Herzen innewerden.  

Ich wünsche Ihnen allen, dass Sie sich in den kommenden sieben Wochen der 

Fastenzeit Zeiten und Räume gönnen, in denen Sie ganz unabhängig vom 

Schielen auf die Öffentlichkeit oder darauf, ob Sie von den Menschen „gesehen 

werden“, wie es im Evangelium hieß (Mt 6,1), bei sich selbst einkehren, um die 

heilende und heilsnotwendige Gegenwart des Schöpfers, des „Vaters, der im 

Verborgenen ist“ (Mt 6,18), zu erahnen und aus dieser Erfahrung heraus Ihrem 

Leben eine, vielleicht andere Richtung zu geben. 


